# **ALCOHOLISM**

Fr. P.A. Philip (Deputy Secretary Malankara Orthodox Syrian Church)

### മദ്യം രക്തത്തെ ദുഷ്പിഷിക്കുമോ?

മദ്യം രക്തത്തെ ദുഷ്ടിപ്പിക്കുമോ? മദ്യം രക്തത്തിൽ വ്രവേശിക്കും. മദ്യം രക്തത്തിൽ കലരുമ്പോൾ രക്തത്തിലെ ശ്വേതാണുക്കളേയും ശോണാണുക്കളേയും നശിപ്പിക്കുന്നു. രക്താണുക്കളുടെ സുഗമമായ പ്രവർത്തനത്തിന് ക്ഷതം സംഭവിച്ചാൽ അതുമൂലം ഹൃദയം, ശ്വാസ കോശം മുതലായവയുടെ പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ മാററമുണ്ടാകും. രക്തത്തിൽ പ്രവേശിക്കുന്ന മാലിന്യങ്ങളെ നീക്കം ചെയ്യുകയും, മുറിവുണ്ടാകുമ്പോൾ അതിലൂടെ വിഷാംശം അകത്തു പ്രവേശിക്കാതെ സൂക്ഷിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന ശ്വേതാണുക്കൾ നശിച്ചാൽ മുറിവുകൾ ഉണങ്ങാതെ 💍 വ്രണമായിത്തീരം. രക്തവാതത്തിനും കാരണമാവാം. രക്തത്തിന്റെ സ്വഭാവത്തിലും ചംക്രമണത്തിലും മാററങ്ങൾ വരുന്നതുമൂലം വ്യക്തിയിൽ പല ബാഹ്യമാററങ്ങളും ഉണ്ടായിയെന്നുവരാം. രക്തസമ്മർദ്ദത്തിനു മദ്യം കാരണമാവാം. ഹൃദയമിടിപ്പ് ക്രമത്തിലധികമാവുന്നതുകൊണ്ട് ചില രക്തകുഴലുകളുടെ കട്ടി കുറയുകയും, ചിലപ്പോൾ അവ നേർത്തു പൊട്ടിപ്പോവുകയും ചെയ്യും. രക്തകുഴലുകളുടെ കട്ടി കുറയുകയും, ചിലപ്പോൾ അവ നേരത്തും ചെട്ടാം പ്രാപ്രസ്താവിച്ചതു മദ്യപന്മാരിൽ ഒരു നല്ല ശതമാനവും ഇത്തരം രോഗങ്ങൾക്ക് അടിമകൾ ആണ്. മുൻപ്രസ്താവിച്ചതു വിററാളിനുകളെ മദ്യം നശിഷിക്കുന്നതിനാൽ കാഴ്ചശക്തി നശിക്കാം. ത്വക്രോഗങ്ങൾ, അതിസാരം, എന്നിവ പിടിചെടാം. രോഗപ്രതിരോധശക്തി നന്നേ കുറഞ്ഞു പോവാനും സാദ്ധ്യതയുണ്ട്. രക്തത്തിലെ ആവശ്യഘടകങ്ങളായ മഗ്നീഷ്യം, കാൽസ്വം, സിങ്ക് തുടങ്ങിയ ധാതുപാദാർത്ഥങ്ങളെയും, അവയുടെ 🕰 ലവണങ്ങളെയും ചോർത്തിക്കളയും. ഉദ്യം കാൻസറിന് കാരണമാവുന്നുണ്ട്. മദ്യപാനികൾക്ക് ക്യാൻസർ പിടിക്പെടാനുള്ള സാധ്യത സാധാരണക്കാരേക്കാൾ നാലിരിട്ടി കൂടുതലാണെന്നു ആർതർ ഹസ്റ്റ് <mark>കണ്ടെത്തി. ലൈംഗികശേഷി കുറയുന്ന</mark>തുമൂലം വന്ധ്യത, ഷണ്ഡത തുടങ്ങിയവ മദ്യത്തിന്റെ അനന്തരഹ്യലങ്ങളാണ്. സ്ത്രീകളിൽ ഗർഭം അലസൽ, ഗർഭസ്ഥ ശിശുമരണം, ആർത്തവകാലത്തകരാറു കൾ, കുഞ്ഞിനുണ്ടാകുന്ന അംഗവൈകല്യങ്ങൾ, ബുദ്ധിമാന്ദ്യം എന്നിവയ്ക്ക് മദ്യം കാരണമാകും. ലൈംഗിക മരവിഷും ശേഷിയില്ലായ്മയും കുടുംബബന്ധങ്ങളിൽ ആസ്വാദ്യത കുറയ്ക്കുകയും തന്മൂലം ബന്ധങ്ങളിൽ ശൈഥില്യം ഉണ്ടാക്കുകയും ചെയ്യും.

#### സാമ്പത്തിക നഷ്ടം

കുടിയിനും അതിഭക്ഷകനും ദരിദ്രരായിത്തീരും. നിദ്രാലുത്വം പഴന്തുണി ഉടുക്കുമാറാക്കും (സദൃ: 23:21). കിട്ടുന്നതിൽ മുക്കാൽ പങ്കും കുടിച്ചു മുടിക്കുന്ന മദ്യപന്മാരുണ്ട്. കിടപ്പാടം വിററിട്ട് ചാരായമുണ്ണുന്നവരെ കിട്ടുന്നതിൽ മുക്കാൽ പങ്കും കുടിച്ചു മുടിക്കുന്ന മദ്യപന്മാരുണ്ട്. കുടപ്പാം വാഗാദ്യ ചാരാ പത്രാദ്യ ചാരാ പത്രാദ്യ പത്രാ എന്താണ് വിളിക്കേണ്ടത്? ജോലിയിലെ നിരുത്സാഹം കൊണ്ട് ജോലി നഷ്ടപ്പെട്ടവരും ബിസിനസ്സ് വരാ ചെലവഴിക്കുന്നതിൽ ഒരു ലക്കുമില്ല. എത്ര പലിശയ്ക്കും ലോൺ എടുക്കും, വകത്തിരിവില്ലാത്ത സാമ്പത്തിക തീരുമാനങ്ങൾ എടുക്കും. മദ്യമത്തന്മാരോട് ഒത്ത് മദ്യവും മദിരാഷിയുമായി ജീവിതം കഴിക്കും. ജന്മികളായിരുന്ന എത്രപേർ മദ്യം മൂലം അടിമകളായി.

### മാനസിക വൈകാരിക പ്രശ്നങ്ങൾ

മദ്യപാനികൾ ഏറിയപങ്കും നിരാശരും സ്വയം പഴിക്കുന്നവരുമാണ്. തന്റെ സ്വകാര്യദു:ഖങ്ങളെ കുഴിച്ചുമൂടാൻ മദ്യപാനി മദ്യസേവയിലൂടെ ശ്രമിക്കുമ്പോൾ അത് വീണ്ടും അവനെ കീഴ്ഷെടു ത്തുകയാണ് ചെയ്യുന്നത്. എന്നാൽ തന്റെ ദു:ഖം അഥവാ പ്രശ്നം മററു വല്ലവരുടേയും 🖯 സൃഷ്ടിയാണെന്ന് പറഞ്ഞ് മററുള്ളവരെ പഴിചാരാനാണ് മദ്യപാനികൾ ശ്രമിക്കാറ്. വൈകാരികമായി, മദ്യാസക്തി ഒരു ദൂഷിതവലയമാണ്. "മൂഡ്" ഒന്നു നന്നാക്കാൻ ഒരു 'ഡോസ്' കൊള്ളാമെന്ന് കണ്ടുപിടിച്ചാണ് ആദ്യം ആരംഭിക്കുന്നത്. <mark>പിന്നെ എല്</mark>ലാ ദിവസവും "മൂഡ്" നന്നാവണമെങ്കിൽ അവൻ ഒരല്പം ചെല്ലണം. പിന്നെ മദ്യത്തെ ജീവിതത്തിന്റെ ഭാഗമായി അയാൾ അംഗീകരിച്ചു തുടങ്ങും. മദ്യപിക്കുന്ന അവസരങ്ങളിൽ മദ്യപാനികൾക്ക് വല്ലാത്ത് ഉത്കണ്ഠയും അസ്വസ്ഥതയും അനുഭവപെടും. വീണ്ടും വീണ്ടും മദ്യം തന്നെ <mark>അഭയസ്</mark>യാനം. ഒരു ചൈനീസ് പഴമൊഴിയുണ്ട്. ("First the man takes a drink, then the drink takes a drink, and finally the drink takes the man"). (ആദ്യം മനുഷ്യൻ മദ്യം ഉപയോഗിക്കുന്നു. പിന്നെ <u>മദ്യം മദ്യത്തെ</u> ഉപയോഗിക്കുന്നു. അവസാനം മദ്യം മനുഷ്യനെതന്നെ ഉപയോഗിക്കുന്നു). ഒരു മദ്യപാനിയെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം മദ്യം കഴിക്കാതിരിക്കുന്ന അവസ്ഥ നോർമൽ അല്ല. നോർമൽ ആകണമെങ്കിൽ മദ്യം കഴിക്കണം. ഇതാണ് മദ്യത്തിന്റെ മനശ്ശാസ്ത്രം. മദ്യപാന്മാർ സ്വയം കുററമേൽക്കുന്നവരല്ല. പ്രൊജക്ഷ്ൻ എന്നു മനശ്ശാസ്ത്രത്തിൽ വിശേഷിഷിക്കുന്ന പ്രതിരോധതന്ത്രമാണ് ഇവർ ഉപയോഗഷെടുത്തുന്നത്. മദ്യപാനത്തിനു കാരണക്കാർ കുടുംബക്കാരാണെന്നോ, മക്കളാണെന്നോ, ഭാര്യയാണെന്നോ മറേറാ പറഞ്ഞ് തടിതഷുകയാണ് ഇവർ ചെയ്യുന്നത്. നിസ്റ്റാരകാര്യങ്ങൾക്കു പോലും ഇവർ പൊട്ടിത്തെറിക്കും. കറിക്കല്പം ഉഷ്യ കൂടിഷോയാൽ ഭാര്യയുടെ കഷ്ടകാലം തുടങ്ങുകയായി. ആരിലെങ്കിലും തന്റെ കുററം അടിച്ചേൽഷിച്ച് താൻ നല്ലവനാണെന്ന് തെളിയിക്കുകയാണ് ഇതിന്റെ പിന്നിലെ ഉദ്ദേശ്യം.

"Dambathya Vishudhikarana Varshacharanam - 2014": Fr. Dr. Shaji P. John (Vice principal of Nagpur Theological Seminary will be taking class on various topics related to family, from Oct. 3rd Friday - 6th Monday, 5pm to 8 pm at St. Johns Marthoma Hall, Abbasiya. All are requested to attend

Kuwait Episcopal Churches Fellowship (KECF) is organizing a Family Conference on Friday (3rd oct)11am to 2pm at St. Johns Parish Hall, Abbassiya.

Schedule of Worship: Venue - ACE's Hall, Near Subway Rest., Abbasiya Every Friday Holy Qurbana - 6:30 am - 9 am. (Morning Service) Every Sunday Holy Qurbana - 6:30 pm to 8:30 pm (Evening Service)

Holy Qurbana on 2nd Saturday (11-10-14) 7 am to 9am (NECK South Tent)

Free Transportation Facility: To & fro free transporation facility is available to all who attend the Holy Qurbana of SSIOC at ACE Hall, Abbasiya. Contact: Mr. Abraham P.K. - 60473158 Parish Trustee: Mr. Laji Joseph: 99916457, Parish Secretary: Mr. Shaju John: 66776676

# PRAYER MEETING SCHEDULE FOR OCT.-2014

Mr. Mintu Samuel Bldg. 177, Opp. New Abha Dental Clinic, Farwaniya, Block 1 09
St. John's Prayer (Hawally, Salmiya & Abuhalifa) Secretary: Mr. Shibu Abra

O Mr. Jiju David Street 12, Bldg. 10, Salmiya GF Mr. Binil Baby John Bldg 7, Opp. Shia Masjid, New Reggai 03 10 9762
Mr. Jose Chandy Vettikkad Bldg 16 Arbeed Bldg, Nr. Al-Rai Mattam, New Reggai 04 12 9727
Mr. Vinod John Bldg 11, Opp Reggai Plaza Hotel, New Reggai 04 08 6990
St. Thomas Prayer (Farwaniya & Khaitan) Secretary: Mr. Jacob Zachariah - 99720086 St. Common Joy George Opposite to Al Razi Pharmacy

St. Dionysius Prayer (Abbasiya) Secretary: Mr. Thomas Varghese

Mr.Joemon Joy Near Lulu Exchange

Mr.Thomas Varughese Apsara Bazar Building

Mr.Mohan J Varughese Near Holy Ctore

St. Good r. Linu Varghese r. Suby George r. Ajoy Jacob Geo St. Basil Prayer (Abbasiya) Secretary: Mr. Alex P. George - 97
Linu Varghese Choice Restaurant Building eorge Prayer (Abbasiya) Secretary: Mr. Shibu ban Baby Family Housing Building (Opp y's Prayer (Riggai) Secretary: Mr. Babukutty K. Mathew - 503 & parishoners extend է of October. (Special pra nd blissful happy B'day & prayer is offered in Holy blissful happy 7435 05 10 06 06 07 다 유 의 03 06 84 / 65837 Flat 07 14 02 44 69615890 nam - **51077900** 19 30 25 24**419** 64 06 1 2 2 Wedding Anniversary







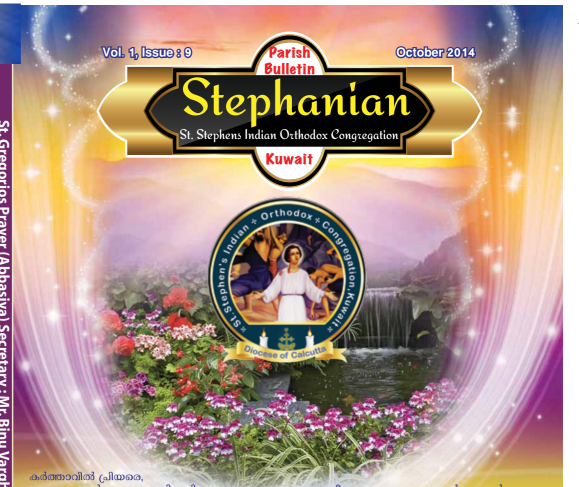












ഒരു വേനൽക്കാലം കൂടി വിടവാങ്ങുന്നു. നല്ലൊരു ശീതകാലത്തെ വരവേൽക്കുവാൻ നാം <mark>ഒരുങ്ങുകയായി. പ്രകൃതി</mark>ക്കും അതിലെ സർവ്വചരാചരങ്ങളിലും കാലത്തിനും <mark>കാലാവസ്ഥയ്ക്കും</mark> <mark>അനുസൃതമായ മാററം</mark> ഉണ്ടാകുന്നു. ഈ മാററം ഓരോ ജീവിയുടെയും നിലനിൽഷിന് അത്യന്താപേക്ഷിതമാണ്. നാമും ശീതകാലത്തെ നേരിടുവാൻ വസ്ത്രധാരണത്തിലും, ഭക്ഷണത്തിലും, ദിനചര്യയിലുള്ളെയാം ചില മാററങ്ങൾക്ക് വിധേയരാകുന്നു. സഭാമക്കളായ നമ്മെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം ഒരു ആരാധനാ വർഷം കൂടി നമ്മിൽ നിന്ന് കടന്നു പോകുന്നുയെന്നുള്ളത് ഈ ശീത്കാലത്തെ വരവേൽക്കുമ്പോൾ നാം ഓർക്കണം. കുദോശിത്തോയിൽ (സഭയുടെ ശുദ്ധീകരണ ചെരുന്നാൾ) തുടങ്ങി സ്ലീബാ പെരുന്നാളും അതിനോട് അനുബന്ധമായ ആഴ്ച്ചകളോടും കു്ടി ഒരു ആരാധനാ ഘട്ടം പൂർത്തിയാകുന്നു. ഒരു ആരാധനാ വർഷം കൂടി നമ്മുടെ ജീവിതത്തിൽ നിന്ന് പടിയിറങ്ങുമ്പോൾ ന്മുടെ ആത്മീയ് തലത്തെ ഒന്നു വിലയിരുത്താനും രൂപാന്തരം അനിവാര്യമെങ്കിൽ അതിന് വിധേയരാക്zവാനും നലുക്ക് കഴിയണം. 2014മാണ്ട് പരിശുദ്ധ സഭ ദാമ്പത്യ വിശുദ്ധീകരണ വർഷമായി ആചരിക്കുന്നു. ഇതിനോട് പങ്കുചേർന്ന് ഈ ഇടവ്കയും കുടുംബബ്സങ്ങൾ കൂടുതൽ ശക്തിഷെടുത്തുവാൻ സഹായകലാകുന്ന ചിന്തകൾ വിശ്വാസികൾക്ക് കൈമാറുവാൻ ക്ലാസ്സ്റ്റ്കൾ (ക്രമീകരിക്കുന്നു. ഭൂമിയിൽ ദൈവം സ്ഥാപിച്ച ആദ്യത്തെ സ്ഥാപനമാണ് കുടുംബം. കുടുംബം എന്നാൽ കൂടിവരുമ്പോൾ ഇമ്പകരമായ അനുഭവം നൽകുന്നത് എന്ന് അർത്മം് കൊടുക്കാം. ദൈവത്തിൽ അ്ധിഷ്ഠീതമായി ഭൗതികവും ആത്മീകവുമായ ജീവിതം പങ്കുവെക്കുന്നതിലൂടെയാണ് ഓരോ ഭവനവും 'കുടുംബമായി' തീരുന്നത്. ്മൃഗങ്ങളെ നാം ശ്രദ്ധികുമ്പോൾ അവയും തങ്ങൾക്ക് വിശ്രമിക്കുവാനുള്ള പാർഷിടങ്ങൾ കണ്ടെത്താറുണ്ട് എന്ന് മനസ്സിലാക്കുവാൻ കഴിയും. എന്നാൽ മനുഷ്യൻ മൃഗങ്ങളിൽ നിന്ന് വ്യത്യസ്തമായി ഈ താത്കാലിക ്പാർഷിടങ്ങളാകുന്ന ഭവനങ്ങളെ ദൈവസാന്നിധ്യത്തിന്റെ പ്രിലാളനയിൽ കുടുംബങ്ങളായി മാററഷെടുത്തുന്നു എന്നതാണ് പ്രത്യേകത. ഒററവാക്കിൽ ഭവനം കുടുംബമാക്കുന്ന ദൈവീക ശുശ്രൂഷ. അങ്ങനെ വിവേചന ബുദ്ധിയുടെയും മനസ്സിന്റെയും ഉടമയായ മനുഷ്യരുടെയിടയിൽ മാത്രം കാണുന്ന സാമൂഹിക യാഥാർത്ഥ്യമാണ് കുടുംബം. സമൂഹത്തിന്റെയും സഭയുടെയും അടിസ്ഥാന ഘടകവും ജീവാണുവും കുടുംബമാണ്. അതുകൊണ്ട് തന്നെ സമൂഹത്തിന്റെയും സഭയുടെയും നിലനിൽഷും വളർച്ചയും അതിലുൾഷെട്ടു നിൽക്കുന്ന കുടുംബങ്ങളുടെ അച്ചടക്കത്തെയും, ഭദ്രതയെയും, ക്ഷേമത്തെയും ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നു. മനുഷ്യ സംസ്കാരത്തിന്റെയും മൂല്യങ്ങളുടെയും ഉറവിടം കുടുംബമാണ്. ഭാവിതലമുറ രൂപഷെടുന്നതും അവർക്ക് പരിശീലനം സിദ്ധിക്കുന്നതും കുടുംബത്തിലൂടെയാണ്. കുടുംബജീവിതത്തിലെ താളപ്പിഴകളും, പിരിമുറുക്കങ്ങളും, കലഹങ്ങളുമെല്ലാം മാനവ സമൂഹത്തെ ആകമാനം തകിടം മറിക്കുന്നു.

ഒരു ക്രിസ്ത്യാനി തന്റെ കുടുംബത്തെ മൂന്നു തലത്തിൽ ഉൾക്കൊള്ളണം. കുടുംബം-ദൈവത്തിന്റെ വാസസ്ഥലമാണ്: ദൈവം നമ്മുടെ കുടുംബത്തിൽ വസിക്കണം. യഹോവ ഭക്തനായ കുടുംബനായകനും, പതിവ്രതയായ സഹധർമ്മിണിയും, അനുസരണമുള്ള മക്കളുമുള്ള കുടുംബം അനുഗ്രഹിക്കപ്പെട്ടതായിരിക്കും.

2. കുടുംബത്തിന്റെ സമ്പത്ത് ദൈവമായുള്ള ബന്ധം: കുടുംബബന്ധം ശരീയായി നിലനിൽക്കണമെങ്കിൽ ദൈവവുമായുള്ള് ദൃഢമായ ബന്ധം ഉണ്ടാകണം. ഈ ബന്ധമാണ് ഒരു ഭവനത്തിന്റെ സമ്പത്തിന് ആധാരം. കുടുംബാംഗങ്ങൾ തമ്മിലുള്ള വിശ്വാസവും, സ്നേഹവും, ബഹുമാനവും, പങ്കുവെക്കലുമാണ് സമ്പത്തിന്റെ വർദ്ധനവിനും, അനുഗ്രഹത്തിനും നിദാനമായ ഘടകങ്ങൾ. പിതൃത്വം മഹത്വമേറിയതും,

മാതൃത്വം മാധുര്യമേറിയതുമാണെന്ന സത്യം നാം പലപ്പോഴും വിസ്മരിക്കുന്നു.
3. കുടുംബം-മൂല്യങ്ങളുടെ പഠനകളരി. ജീവിതത്തെ ദൈവത്തോടും സമൂഹത്തോടും അരകിട്ട് ഉറപ്പിക്കുന്ന കണ്ണിയാണ് കുടുംബം. അതിന് സഹായകമായ ശ്രേഷ്ഠമുല്യങ്ങൾ പുത്തൻ തലമുറ കുടുംബത്തിൽ നിന്ന് പഠിക്കണം. മൂല്യശോഷണം സംഭവിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന് ഇന്നത്തെ സമൂഹത്തിന് നമ്മയുടെ നല്ലവിത്തുകൾ പാകുവാൻ ഇന്നത്തെ കുടുംബങ്ങൾ വേദിയാകണം. ദൈവത്തിലടിസിലാ നമിട്ട് കുടുംബം കെട്ടുപണി ചെയ്യുമ്പോൾ അത് ദൈവത്താൽ സീയോനിൽ നിന്ന് അനുഗ്രഹിക്ക പെടുന്ന ഉത്തമവും ശ്രേഷ്ഠവുമായ കുടുംബമായിത്തീരും.

"A Christian family is a reflection of Heaven on earth, and its purpose is to invite people to understand God's love."



St. Stephens Indian Orthodox Congregation, Kuwait Vicar: Fr. Saju Philip, Mob. - 60696128 / 24347327 Email: info@ststephensq8.org - www.ststephensq8.org

വി. കുർബാന ഒന്നാം ഭാഗം അഥവാ സ്നാനാർത്ഥികളുടെ ആരാധന മാററമില്ലാത്തതാണ്. എന്നാൽ വിശ്വാസികളുടെ ആരാധന അഥവാ അനാഷുറാ അനേകം ഉണ്ട്. അനാഷുറ എന്ന ഗ്രീക്ക് പദം പലതിനെ സൂചിപ്പിക്കുന്നു. (Ana=up) മുകളിലേക്കു (Phora=to carry) ഉയർത്തുക എന്നാണ് വാക്കിന്റെ അർത്ഥമെങ്കിലും ഈ വാക്ക് തിരശ്ശീല, മൂടിക, ശോശഷാ, കുർബാന തക്സാ, കുർബാനാർഷണം എന്നീ അർത്ഥങ്ങളിലെല്ലാം ഉപയോഗിക്കുന്നു. സൂക്ഷ്മമായി പറയുന്നു പക്ഷം വി. കുർബാനയിലെ ഒന്നാം ആശീർവാദം കഴിഞ്ഞ് ''ഈ സമയത്ത് നമ്മുടെ ബോധങ്ങളും വിചാരങ്ങളും ഹൃദയങ്ങളും മിശിഹാതമ്പുരാൻ ഇരിക്കുന്ന മഹോന്നതങ്ങളിൽ ആയിരിക്കണം" എന്നു പട്ടക്കാരൻ ആഹ്വാനം ചെയ്തു ജനത്തെ മുഴുവനുമായി "മുകളിലേക്കു ഉയർത്തുന്ന" ഭാഗം മുതൽ പരിശുദ്ധാത്മക്ഷണം അവസാനിക്കുന്നതുവരെയുള്ള ഭാഗമാണ് അനപ്പുറാ എന്നു പറയുന്നത്. ഈ അർത്ഥത്തിലാണ് അനാഷൂറാകൾ അനവധി ഉണ്ട് എന്നു പറയുന്നത്. സൂക്ഷ്മാർത്ഥത്തിൽ വിവക്ഷിക്കുന്ന അനാഷൂറാ എല്ലാ അനാഷുറകളിലും ഒട്ടു മിക്കവാറും ഒരു പോലെ തന്നെയാണ്. ഈ ഭാഗമായിരുന്നു ആദ്യകാലങ്ങളിലെ കൂർബാന. വിവിധ കൂർബാനകൾ തക്സാകൾ ഈ ഭാഗത്തോട് ആവശ്യാനൂസരണം കൂട്ടിചേർത്തു വിവിധ കാലഘടങ്ങളിൽ ഉണ്ടായിട്ടുള്ളവയാണ്. എന്നാൽ നവപുജാർഷണം, ഒരു പട്രക്കാരൻ ഏതെങ്കിലും ഒരു പള്ളിയിൽ ആദ്യമായി വി. കുർബാന അർഷിക്കുമ്പോൾ, പെരുന്നാളുകൾ, പട്ടം, കൊട, പള്ളികൂദാശ എന്നീ പ്രധാന അവസരങ്ങളിലെല്ലാം ആദ്യത്തെ കുർബാന തക്സാ എന്ന് ഗണിക്കപ്പെടുന്ന 'യാക്കോബിന്റെ തക്സാ' തന്നെ ഉപയോഗിക്കണമെന്നാണ് സഭ നിഷ്കർഷിക്കുന്നത്.

## ദർഗായിൽ പ്രവേശിക്കുമ്പോൾ മുതൽ ശോശപ്പാ ആഘോഷം വരെ

പട്ടക്കാരൻ ദർഗായിൽ പ്രവേശിക്കുന്നത് ക്രിസ്തു വി. കുർബാന സ്ഥാപിക്കുന്നതിനുവേണ്ടി സെഹിയോൻ മാളികയിലേക്കു പ്രവേശിച്ചതിനെയാണ് സൂചിപ്പിക്കുന്നത്. ഈ സമയം മുതൽ പട്ടക്കാരൻ ഭൗമിക ചിന്തയിൽ നിന്നും വേർപെട്ട് സ്വർഗ്ലീയ ഉന്നതങ്ങളിൽ പ്രവേശിച്ച് ദൈവതിരുസന്നിധിയിലാണ് നില്ക്കുന്നത് എന്നും ഇത് സൂചിഷിക്കുന്നു. (വി. മത്തായി 5:23:24)കർത്താവ് അരുളിചെയ്ത തിരുവചനമനുസരിച്ചാണ് വി. കുർബാനാർഷണം അന്യോനം സമാധാനം കൊടുത്തുകൊണ്ട് ആരംഭിക്കുന്നത്. ഈ പ്രഥമ പ്രാർത്ഥന മുതൽ വി. കുർബാനയിലെ എല്ലാ പ്രാർത്ഥനകളും ത്രിരുശരീരരക്തങ്ങൾ കുർബാന സ്ഥാപനവാചകങ്ങൾ ഉപയോഗിച്ച് വാഴ്ത്തി കഴിഞ്ഞുള്ള പരസ്യ പ്രാർത്ഥനയും ഒഴിച്ച്) പിതാവാം ദൈവത്തോട് ഉള്ളവയാണ്. തന്മൂലം ഈ പ്രാർത്ഥനകൾ അവസാനിഷിക്കുന്നത് നിനക്കും നിന്റെ ഏകജാതനും, പരിശുദ്ധറൂഹായ്ക്കും ഇപ്പോഴും എന്നേക്കും സ്തുതിയും സ്തോത്രവും കരേററുന്നു എന്നായിരിക്കും. സാധാരണയായി പട്ടക്കാർ ഈ പ്രാർത്ഥന അവസാനിഷിക്കുന്നത് സുറിയാനിയിൽ "ഹോശോവബ് കുൽസ്ബാൻ ലഒത്മീൻ" (ഇന്നും എന്നും എന്നേക്കും) എന്നു ചൊല്ലിയായിരിക്കും.

ഈ പ്രാർത്മനയുടെ പ്രതിവാക്യമായി ജനം ആമ്മേൻ എന്നു പറയണം. അതിനുശേഷം പട്ടക്കാരൻ നിങ്ങളെക്കെലാവർക്കും, സമാധാനം ഉണ്ടായിരിക്കടെ, എന്നു ആശംസിക്കുന്നു. വിശ്വാസികളുടെ ആരാധനയിൽ കാണുന്ന അഞ്ച് സമാധാനാശംസകളിൽ ഒന്നാമത്തെതാണ് ഇത്.

പട്ടക്കാരൻ ഈ സമയം ശോശഷായുടെ തെക്കു പടിഞ്ഞാറെകോൺ മടക്കി മുത്തുന്നു. ശുശ്രൂഷകൻ രണ്ടു കൈകളിലുമായി ധുപക്കുററി പിടിച്ച് കൊണ്ട് പട്ടക്കാരൻ മുത്തിയ സ്ഥ്വത്തു തന്നെ മുത്തുന്നു. പിന്നീട് പട്ടക്കാരൻ ധുപക്കുററിയുടെ ചങ്ങല വലത്തു കൈകൊണ്ട് പിടിച്ച് മുത്തുകയും അതേ പടി പിടിച്ചുകൊണ്ട് ആ കൈ ശുശ്രൂഷകനെ മുത്തിക്കുന്നു. ശുശ്രൂഷകന്റെ നെററിയിൽ റൂശ്മാ വരയ്ക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ശുശ്രൂഷകൻ പിന്നീട് ഗ്രോണോസിന്റെ തെക്കും വടക്കും മൂലകൾ മുത്തി മേൽപട്ട്ക്കാരൻ ഉണ്ടെങ്കിൽ അദ്ദേഹത്തിന്റെ സമീപം ചെല്ലുന്നു. അദ്ദേഹം ധൂപക്കുററിയുടെ ചങ്ങല പിടിച്ച് മുത്തിയിട്ട് ശുശ്രൂഷകനെയും മുത്തിക്കുന്നു. അപ്പോൾ മദ്ബഹായിൽ ഉള്ള എല്ലാവരും മേല്പട്ടക്കാരന്റെ കൈമുത്തി സമാധാനം സ്വീകരിക്കുന്നു. മേല്പട്ടക്കാരൻ ഇല്ലാതെ പട്ടക്കാർ സന്നിഹിതരെങ്കിൽ ശുശ്രൂഷകൻ അവരുടെ അടുക്കൽ ചെല്ലുകയും അവരും ധൂപക്കുററിയുടെ ചങ്ങല മുത്തി ശുശ്രൂഷകനെ കൈമുത്തിക്കുന്നു. പിന്നീട് ശുശ്രൂഷകൻ ധൂപക്കുററി അതേരീതിയിൽ പിടിച്ച് കൊണ്ട് ആദ്യം മദ്ബഹായിലുള്ളവർക്കും, അതിനുശേഷം താഴെ ഹയ്ക്കലായിലുള്ള ഏതാനും പേർക്കും കൈകസ്തൂരി കൊടുത്തു തിരിച്ച് മദ്ബഹായിൽ മുൻ നിന്ന സ്ഥ്വത്ത് വന്ന് നിന്ന് ധൂപം വീശണം.

ജനം അന്യോനം കൈകസ്തുരി കൊടുത്തു സമാധാനം പ്രാപിക്കുന്നു. ആദ്യകാലങ്ങളിൽ കൈകസ്തൂരിക്ക് പകരം അന്യോനം ചുംബനം കൊടുത്തിരുന്നു. എന്നാൽ പിന്നീട് അതി നിറുത്തൽ ചെയ്താണ് കൈകളുടെ പത്തികൾ ചേർത്ത് കൈകസ്തൂരി കൊടുക്കുന്ന് രീതി നടഷിലാക്കിയത്. രണ്ട് കൈകളുടെ പത്തികൾ ചേർത്ത് അടുത്തു നിൽക്കുന്ന ആളിന്റെ ഒരു കൈഷത്തി തന്റെ പത്തികൾക് ഇടയ്ക്കും ഉറേറ കൈഷത്തി തൻെ കൈഷത്തിക്ക് പുറത്തു വയ്ക്കുകയും വിട്ടതിന് ശേഷം സ്വയം കൈമുത്തുകയും ചെയ്യുക എന്നതാണ് കൈകസ്തൂരിയിൽ നടക്കുന്ന പ്രക്രിയകൾ. അങ്ങനെ ചുംബനം കൈകളിൽ കൂടി മറെറാരാൾക്ക് പകർന്ന് കൊടുക്കുന്നതാണ് ഇവ കൊണ്ട് സാധിക്കുന്നത്. ബിഷപ്പ് പെക്കൻഹാം വാൽഷ് ഈ ആചാരത്തെഷററി പറയുന്നത് ഇപ്രകാരമാണ്. "ധൂപക്കുററിയും കൈഷത്തികളും പ്രതീകാത്മകമായി ഉപയോഗിക്കുന്ന നിങ്ങളുടെ ഈ മനോഹരമായ ആചാരം എവിടെ യാണ് ഉത്ഭവിച്ചത് എന്ന് എനിക്ക് അറിഞ്ഞുകൂടാ. എനിക്ക് അറിയാവുന്നിടത്തോളം പ്രൈസ്തവലോകത്തിൽ മറൊങ്ങുമില്ലാത്ത അതുല്യമായ ഒരു ആചാരമാണിത്. എന്റെ അഭിപ്രായത്തിൽ എല്ലാ രീതികളിലും വച്ച് അത്യുത്തമമായതും ഇത് തന്നെ". "ദസ്ത്തൂർ" ക്ഷമിക്കാൻ കടപ്പെട്ടത്) എന്ന പേർഷ്യൻ വാക്കിൽ നിന്ന് "കൈകൊണ്ട് കൊടുക്കുന്ന ദസ്തൂർ" എന്ന രീതിയിലായിരിക്കാം "കൈകസ്തൂരി" എന്ന വാക്ക് ആവിർഭവിച്ചത് എന്ന് അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു. പട്ടക്കാരനിൽ നിന്നും സമാധാനം സ്വീകരിച്ച് ജനങ്ങൾക്ക് എത്തിച്ചുകൊടുക്കുന്ന അവസരത്തിൽ ശുശ്രൂഷകൻ വിശ്വാസികൾ അന്യോനം സമാധാനം കൊടുക്കണമെന്ന് ആഹ്വാനം ചെയ്യുന്നു. അതിന് പ്രതിവാക്യമായി ഞങ്ങളെ ഈ സമാധാനത്തിന് യോഗ്യരാക്കണമെ എന്ന് ജനം പ്രാർത്ഥിക്കുന്നു. ഉടൻ തന്നെ ശുശ്രൂഷകൻ ജനത്തോട് കർത്താവിന്റെ മുമ്പാകെ തലകുനിക്കണം എന്നാവശ്യപ്പെടുന്നു.

ഡോ. തോമസ് മാർ അത്താനാസിയോസ് ചെത്രാപ്പോലീത്താ പ്രസിഡന്റ്, സഭാ മാനവശ

മലങ്കര ഓർത്തഡോക്സ് സുറിയാനി സഭയുടെ മാനവശാക്തീകരണ വിഭാഗത്തിന്റെ ഈ വർഷത്തെ പഠനവിഷയം അവർ ഒന്നാകുന്നു എന്നുള്ളതാണ്. സഭ മുഴുവനായി വളരെ ശ്രദ്ധയോടെ പഠിക്കേണ്ട ഒരു വിഷയമാണിത്. ഭർത്തൃഭാര്യ ബന്ധത്തെയാണ് ഇവിടെ വിവക്ഷിക്കുന്നത്. ഒരു പുരുഷനും, സ്ത്രീയും ദാമ്പത്യ ജീവിതത്തിൽ ഏകമായിത്തീരുന്നതോടെ അവരുടെ ഇത:പര്യന്തമുള്ള സകലബന്ധത്തിനും ഉപരിയായി നിലനിൽക്കുന്ന ഒരു കൂട്ടായ്മയിലേക്കാണ് വന്നെത്തുന്നത്. മാതാപിതാക്കളും മക്കളും തമ്മിലുള്ള ബന്ധം പോലും ഇതോടെ രണ്ടാം സ്ഥാനത്തേക്ക് മാറും. അതുകൊണ്ടാണ് ദൈവവചനം പറയുന്നത്, അവൻ പിതാവിനെയും മാതാവിനെയും വിട്ട് ഭാര്യയോടു ചേരും (ഉല്പത്തി 2:24) എന്ന്. മററു ബന്ധങ്ങൾ സാഹചര്യങ്ങൾ കൊണ്ടൊ കാലം കൊണ്ടൊ അകലുന്നവയാണ്. ഭാര്യാഭർത്ത്യബന്ധം സ്ഥായിയായി നിലനിൽക്കുന്ന ജീവിത കൂട്ടായ്മയാണ്. അവർ ഒന്നാകുന്നു എന്നതിന്റെ വിശദീകരണമായി തിരുവചനം പറയുന്നത് അവർ ഒരു ശരീരം ആകുന്നു എന്നാണ്. ശരീരം എന്നതിന്റെ എബ്രായ മൂലപദം ബാസാർ എന്നാണ്. അതിന്റെയർത്ഥം മനുഷ്യാളത്തം എന്നാണ്. അതായത് ഭാരഭർത്ത്യബന്ധം അടിസ്ഥാനപരമായി കൂട്ടായ്മയാണ്. ഒരു മനസ്സും, ഒരു ഹൃദയവും, ഒരു ഇച്ഛയും ആയിത്തീരുന്ന അവസ്ഥയാണ്. വിവാഹം വഴി സ്ത്രീയും, പുരുഷനും ഈ അഭേദ്യബന്ധത്തിൽ എത്തിചേരുന്നുവെന്നതാണ് ദൈവഹിതവും ദൈവിക വാഗ്ദത്തവും.

ഈ ഐകത്ത്രിൻെ ശില്പി ദൈവമാണ്. അതുകൊണ്ടാണ് കർത്താവ് പറയുന്നത്, ദൈവം കൂട്ടിച്ചേർത്തതിനെ മനുഷ്യൻ വേർപിരിക്കരുത് എന്ന്. ഓരോ നിയമാനുസ്യത വിവാഹത്തിലും ദൈവിക ഇടപെടലുണ്ട്. ദൈവം രണ്ട് ഭവനങ്ങളിൽ നിന്ന് ഒരു പുരുഷനെയും സ്ത്രീയെയും തിരഞ്ഞുപിടിച്ച് ഭാര്യാഭർത്താക്കന്മാരാക്കുകയാണ്. ഇരുവരുടെയും ഈ ബോധ്യം ബന്ധത്തിന്റെ നിലനിൽഷിന് അനിവാര്യമാണ്. ഭാര്യാഭർത്തുബന്ധത്തിന്റെ നിലനിൽഷിന് അനിവാര്യമാണ്. ഭാര്യാ ഭർത്തുബന്ധ ത്തിന്റെ പ്രതിസന്ധികളിൽ ആ ബന്ധത്തെ ഉലയാതെയും തകരാതെയും പിടിച്ചു നിർത്തുന്നത് ഈ അടിസ്ഥാന തിരിച്ചറിവാണ്. ദൈവം കൂട്ടിച്ചേർത്തവരെ വേർപിരിക്കുവാൻ ആർക്കാണ് അവകാശം? മാത്രമല ഈ കൂടിച്ചേരൽ സ്ത്രീയും പുരുഷനും തമ്മിൽ മാത്രം നടക്കുന്ന ഒരു ക്രിയയല. ക്രിസ്തു യേശുവിലാണ് ഈ കൂട്ടായ്മ. കർത്താവിനൊടിഷമുള്ള കുടുംബമായ ഒരു ജീവിത യാത്രയാണത്. ക്രിസ്തു അവരുടെ മധ്യത്തിൽ ഉള്ള അനുഭവമാണ്. അവരുടെ ദു:ഖങ്ങളിൽ അവരെ ആശ്വസിഷിക്കുന്നു, തളർച്ചയിൽ ശക്തീകരിക്കുന്ന, സന്തോഷങ്ങളിൽ പങ്കുചേരുന്ന ദൈവസാന്നിദ്ധ്യമാണ്. അതുകൊണ്ട് ക്രിസ്തീയ ദാമ്പത്യ ജീവിതം ആദിയോടന്തം കൗദാശിക അനുഭവമാണ്. ക്രിസ്തുവിലുള്ള ഈ കൂടിച്ചേരൽ ഈ ബന്ധത്തെ മോചനലിലാത്ത നിത്യബന്ധത്തിലേക്കു നയിക്കുന്നു.

എന്നാൽ ഈ കൗദാശിക ജിവിതത്തെ സംരക്ഷിക്കുന്നത് പരസ്പര സ്നേഹമാണ്. സമാനതകളില്ലാത്ത സ്നേഹമാണിത്. മററുള്ള ബന്ധങ്ങളിൽ എല്ലാം ഒട്ടൊക്കെയെങ്കിലും സ്വാർത്ഥത കാണും. ഈ ബന്ധത്തിൽ അത് ലേശം പോലുമില്ല. ഭാര്യ ഭർത്താവിന്റെ ശരീരമാണ്. ഭർത്താവ് ഭാര്യയുടെ തലയാണ്. ഭാര്യയുടെമേൽ അവകാശം ഭർത്താവിനാണ്. ഭർത്താവിന്മേൽ ഭാര്യയ്ക്കും. സമാനതകളില്ലാത്ത ദൈവിക സ്നേഹമാണിത്. അതിർ വരമ്പുകളില്ലാത്ത ദിവൃപ്രണയമാണ്. ഉപാധികളില്ലാത്ത പാരസ്പര്യതയാണ്. ഇവിടെ സ്നേഹം കവിഞ്ഞ് പ്രവഹിക്കുകയാണ്. അതുകൊണ്ട് ബന്ധത്തിൽ മനംമടുഷും, സമ്മർദ്ദവും (Obession) ഇല്ല. സ്നേഹം വററിഷോയാൽ തകരുന്നത് കുടുംബജീവിതമാണ്. അതുകൊണ്ട് വിവാഹത്തിലൂടെ നിലവിൽ വരുന്ന സ്നേഹം വളർത്തിയെടുക്കുന്നത് ഭാര്യാഭർത്താക്കന്മാരുടെ നിരന്തര യത്നമാണ്. ഭാര്യാഭർത്തൃബന്ധത്തിന്റെ പ്രാഗ്രൂപം ദൈവിക കൂട്ടായ്മയാണ്. ക്രൈസ്തവ സങ്കൽപത്തിൽ ദൈവം തന്നെയൊരു കുടുംബമാണ്. പിതാവും, പുത്രനും, പരിശുദ്ധ റൂഹായുമെന്ന കൂട്ടായ്മയാണ്. ഇവരുടെ ബന്ധമാകട്ടെ സ്നേഹത്തിൽ അധിഷ്ഠവും. അനുഗ്രഹീത ത്രിത്വത്തിലെ സ്നേഹം മനുഷ്യ ജീവിതത്തിന് പ്രാപ്യമാകുവാനാണ് ദൈവം മനുഷ്യനെ കുടുംബമായി സൃഷ്ടിച്ച് അനുഗ്രഹിച്ചത്. ഈ ബന്ധത്തിൽ തുടരുക എന്നത് ദൈവിക വാഗ്ദത്തിന്റെ നിവർത്തിക്കലാണ്.

അനുഗ്രഹീത ത്രിത്വത്തിൽ ഓരോരുത്തരും വ്യത്യസ്തരും, സവിശേഷരും സ്വതന്ത്രരുമാണ്. ഈ വൈവിധ്യം ഐക്യത്തെ തകർക്കുന്നില്ല. നേരെമറിച്ച് പരിപോഷിഷിക്കുന്നു. അതുപോലെ പുരുഷനും സ്ത്രീയും ജീവശാസ്ത്രപരവും മാനസികവുമായ വൈവിധ്യത്തിൽ തുടരുന്നത് അവരുടെ ഐക്യം തകർക്കുന്നില്ല. പ്രത്യുത, ശക്തീകരിക്കുകയാണ്. വൈവിധ്യം ആധിപത്യ വിധേയത്വ ബന്ധത്തിലെക്ക് നയിക്കുന്നുമില്ല. അനുഗ്രഹീത ത്രിത്വത്തിലെ ആളത്തങ്ങൾ സവിശേഷതകൾ നിലനിറുത്തി തുല്യതയി ലും പങ്കാളിത്വത്തിലും തുടരുന്നു. അതായത് ഭാര്യഭത്തൃബന്ധം ആരോഗ്യകരമായി തുടരണമെങ്കിൽ അവരവരുടെ സ്വാതന്ത്ര്യവും പ്രത്യേകതകളും സംരക്ഷിച്ചേ തീരു.

ഒരു വ്യക്തിയെ സ്വാധീനിക്കുന്ന രണ്ട് ഘടകങ്ങളാണ് ജനിതകവും പശ്ചാത്തല ഘടങ്ങളും. മനുഷ്യന്റെ വ്യക്തിത്വ രൂപവൽക്കരണത്തിൽ നിർണായക് സ്വാധീനമുള്ള ഈ രണ്ട് ഘടകങ്ങളെയും ജീവിത പങ്കാളിയ്ക്ക് മാററിയെടുക്കുക എളുഷല്ല്. ഈ അടിസ്ഥാന സവിശേഷതകളും, ജീവിത പങ്കാളിയുടെ വ്യക്തിത്വവും ആദരിക്കുന്നതുകൊണ്ടാണ് ഐക്യം നിലനിൽക്കുന്നതും, അർത്ഥവത്തായിതീരുന്നതും. ഇവിടെ ഐക്യം ഒന്നിനെ നിഷേധിച്ചുകൊണ്ടല്ല, ജീവിത പങ്കാളിയുടെ വ്യത്യസ്തതകൾ പരസ്പരം ആദരിച്ചുകൊണ്ടാണ്. അതുകൊണ്ട് ഈ ഒന്നാകൽ സംയുക്തയാണ്; പാരസ്പര്യതയാണ്, സഹജീവിത മാണ് (symbiosis) ജീവിത പങ്കാളീയുടെ വ്യക്തിത്വം നിഷേധിച്ചും, സ്വന്തം ഇഷ്ടത്തിന് വിധേയമാക്കിയും അല്ല. അതിനു ശ്രമിക്കുമ്പോഴുണ്ടാകുന്നത് സംഘർഷമാണ് (conflict). അതുപോലെ ഐകത്തിലും വ്യക്തിപരമായി ദൈവത്തോടും സഹജീവികളോടുമുള്ള സമീപനത്തിലും പ്രവ്യത്തിയിലും ഓരോരുത്തരും ഉത്തരവാദികൾ (accountable) ആണ്. സന്ത്രം പ്രവർത്തികൾക്കുള്ള ഉത്തരവാദിത്വം ജീവിത പങ്കാളിക്കല. അതായത് ഐക്യം നിലനിൽക്കുമ്പോഴും വ്യക്തിതലത്തിൽ ദൈവമനുഷ്യ ബന്ധങ്ങളിൽ വ്യക്തിപരമായ ബാധ്യത നിലനിൽക്കുന്നു. വൈവാഹിക ഐക്യം വ്യക്തിപരമായ ഉത്തരവാദിത്വത്തിൽ നിന്ന് ആരേയും ഒഴിവാക്കുന്നില്ല. വിവാഹശുശ്രൂഷ സ്വതവേ ദമ്പതികളെ ഐക്യത്തിലെത്തിക്കണമെന്നില്ല. അന്യോന്യ സ്നേഹവും, പാരസ്പര്യതയും വ്യക്തിസ്വാതന്ത്ര്യവും ജീവിതപങ്കാളിയുടെ വ്യത്യസ്ഥതകളുടെ അംഗീകരണവും ഐക്യത്തിനുവേണ്ടിയുള്ള നിരന്തര ശ്രദ്ധയുമാണ് കൗദാശികമായി ഒന്നായവരെ ഐക്യാനുഭവമുള്ള ദമ്പതികളാക്കിത്തീർക്കുന്നത്.

### Family in the Jewish tradition:

Though the descriptions in the book of Genesis confirm monogamy, polygamy set into the Jewish community at a later stage. There also arose the custom of using housemaids later stage. The history of the Jewish tribes indicates this.

The Genesis descriptions recognize man-woman equality. Later male domination grew stronger. The head of the family came to have authority as well as the right of ownership on the other members of the family. Divorce came into effect as a result of male domination. Moses had permitted divorce. "When a man has taken a wife and married her and it comes to pass then she find no favour in his eyes, because he has found some uncleanness in her: then let him write her a bill of divorce and give it in her hand, and send her out of his house" (Deut. 24:1). Here divorce was permitted for such a despicable offence like adultery. Later the interpretation of some Rabies made it possible for a man desert his wife for silly reasons like excess of salt in curry could be a reason for divorce! and many such silly instances. It was in these circumstances that the Pharisees tested Jesus with the question: "Is it lawful for a man to put away his wife for every cause?" (Matt. 19:3).

### III. The teaching of Jesus on marriage!

Jesus was critical of the contemporary society's attitude to marriage. He held up the sanctity of marriage. He saw it as one of the greatest and noblest human relationships. Jesus affirmed it by his presence at the marriage feast at Cana. It must have been a relative's house. By participating in the wedding feast Jesus taught us certain things.

- 1. He found marriage as something noble. It is noteworthy that he did not question the social customs and rituals connected with marriage.
- 2. If marriage has not been something divine, he would not have participated in it. By his presence it was proved that marriages take place in the presence and by the grace

The direct exhortations on marriage: Matt. 19-3-12, Mark 10:2-12, Luke: 16:18. It is from the text of Mathew that the Gospel portion is read during the marriage ceremony. The context of these exhortations is Christ's responding to the Pharisees' questions about divorce. The statements he made then make evident the following facts:-

- 1. It is God who unites man and woman in wedlook. It is part of God's plan. It should not be seen as a mere human contract.
- 2. The statement that they are one flesh makes it clear that we need not look down upon the physical union between man and woman as something unclean and despicable. It reminds us of the importance of sex has in married life.
- 3. Jesus does not ask everyone to get married. He also speaks of the experience of accepting celibacy for the sake of the kingdom of God. He approves of the celibates who dedicate themselves, not out of any outward compulsion but out of pure conviction
- 4. Jesus never approved of divorce. He made it clear that divorce is not part of God's plan. Marriage is a lifelong relationship based on mutual trust. Moses gave sanction for divorce because of the hard-heartedness of the people.

Matthew 19:9 and 5:32 show that though divorce was not permissible. Jesus granted exemption on grounds of adultery. But the Gospel of St. Mark, the parallel to that of St. Mathew does not say so. Therefore theologians point out that the expression "for nothing other than adultery" was a later interpolation, made with a view to giving relaxation to the rigid attitude towards divorce. St. Paul in his epistles does not permit divorce on any ground.

### IV St. Paul on Family

St. Paul's exhortations on family deserve special study. The first epistle to the Corinthians and the epistle to Ephesians reveal his attitude best.

a. I Cor. 7. It seems that through a letter the Corinthians had asked St. Paul certain questions about marriage and divorce. The seventh chapter contains some practical suggestions St. Paul makes, after taking into consideration the circumstances prevailing there. According to the Epicureans any act could be allowed in the sexual relation. The stoics, on the other hand favoured ascetic attitude. It was middle position that the gnostics held. St. Paul's views are summarised by an author in the following words: sexual intercourse is desirable and permissible in marriage. But the perfect are those who live in self-restraint. Marriage is good; celibacy is noble; remarriage is permissible. However it is better that widows do not marry again. When we make a cursory reading of the chapter we may assume that St. Paul was against marriage. It can even be argued that he attributed a higher status to celibacy. Here we have to take into consideration the circumstances and the background in which St. Paul wrote. His life was dedicated to the mission of preaching the gospel. Therefore he worked day in and day out absolutely forgetting all other obligations. Thus it was from his personal point of view that he held celibacy noble. Secondly the hope that the Lord's Return was imminent, was very strong when Paul was writing this epistle. "But this I say, bretheren. the time is short (1. Cor. 7:29). Because the Lord's coming was imminent, it was better to be free from the entanglement of marriage. Therefore it was just a suggestion to be ready for the Lord's coming.